
Методические рекомендации 

для проведения этнокультурной субботы 

 

Международный день родного языка, провозглашенный Генеральной 

конференцией ЮНЕСКО 17 ноября 1999 года, отмечается с 2000 года 

ежегодно 21 февраля с целью содействия языковому и культурному 

разнообразию и многоязычию.  

Языки являются самым сильным инструментом сохранения и развития 

нашего материального и духовного наследия. По оценкам ЮНЕСКО, 

половина из примерно 6 тысяч языков мира могут в ближайшее время потерять 

последних носителей. Каждые две недели в мире исчезает один язык, унося с 

собой целое культурное и интеллектуальное наследие. 

Все шаги по способствованию распространения родных языков служат 

не только содействию языковому разнообразию и многоязыковому 

образованию, развитию более полного знакомства с языковыми и 

культурными традициями по всему миру, но и крепят солидарность, 

основанную на взаимопонимании, терпимости и диалоге. 

Каждый год в рамках празднования Дня родного языка в разных странах 

проходят различные мероприятия, посвященные определенной теме и 

нацеленные на содействие уважению, а также на поощрение и защиту всех 

языков (особенно языков, находящихся на грани исчезновения), 

лингвистического разнообразия и многоязычия. 

Культура любого этноса представляет собой характеристику его 

деятельности на протяжении многих эпох, свидетельствующую о развитии 

духовного и освоении материального мира. Она отражает результаты 

деятельности людей по отношению к природе, к обществу, к себе подобным. 

Национальная культура – это весь накопленный веками опыт народа, 

материализованный в предметах труда и быта. Это обычаи, традиции, 

нравственные и эстетические ценности. Национальная культура – важнейший 

системообразующий элемент национальной жизни. Развитие национальной 



2 
 

культуры - основное условие возрождения этносов. Этнические традиции, 

многие времена, составляющие основу отношений между людьми, в 

современном мире претерпевают большие изменения. В современном мире 

судьба этнических культур не определена: где-то этносы получают второе 

рождение, а где–то растворяются в потоках больших городов. 

Методические рекомендации адресованы педагогам образовательных 

организаций для проведения этнокультурной субботы.  

 

Цель проекта – создание единого этнокультурного воспитательного 

пространства в субботний день, направленного на формирование активной 

жизненной позиции учащихся, становления гражданина и патриота.  

Задачи: 

• Создание на мероприятиях благоприятной психологической 

атмосферы - атмосферы радости, комфорта, дружбы, пропаганды здорового 

образа жизни; 

• Укрепление взаимопонимания и дружеских связей между людьми 

разных народов; 

• Поддержка и развитие национального самодеятельного творчества;  

• Развитие межнациональных, межрегиональных и международных 

связей в области художественного творчества; 

• Развитие этнической и культурной грамотности обучающихся.  

 

Результатом проведенного мероприятия должно стать развитие 

интереса к изучению родного языка, родной культуры и истории. 

Формы проведения этнокультурной субботы:  

1. Проведение мастер-классов по направлениям: этностиль, этноспорт.  

2. Школьный межнациональный сабантуй: массовое, яркое 

этнокультурное мероприятие (спортивные игры разных национальностей, 

песни-пляски, в рамках этого мероприятия можно организовать мастер-

классы.)  



3 
 

3. «Фестиваль семейных ценностей»: наполняемость может быть разной 

(семейный фотоконкурс, семейный фильм (школьные телестудии) 

этнического характера, составление родословной). 

При организации и проведении этнокультурной субботы следует 

использовать активные образовательные технологии: проблемное 

обучение, познавательные задачи, игровые приёмы, театрализованные 

представления, спортивные игры, работа в школьной телестудии и т.п.  

 

1. Проведение мастер-классов по направлениям: этностиль, 

этноспорт. 

Мастер-класс – это форма учебного процесса, при которой происходит 

передача практического опыта от преподавателя к ученикам. Выбирается тема 

→ выделяется актуальная проблема → объясняется теория по решению этой 

проблемы → даются практические упражнения на закрепление теории → 

формируется полезный навык, который можно повторно применить после 

завершения занятия. 

Этностиль – отражение культуры и традиций разных народов (этносов) 

в комплектах одежды. Исторически сложилось, что каждая группа людей, 

объединенная длительным совместным проживанием на определенной 

территории, имела свои традиции и обычаи, которые также проявлялись в 

манере одеваться. Главным при составлении образа является использование 

характерных для нарядов той или иной нации кроя, материалов, оттенков, 

орнаментов, декора, аксессуаров. 

Этноспорт – это формы традиционных игр и состязаний, являющихся 

телесным и духовным выражением адаптации человека к природной и 

культурной среде, специфической телесной моторики, которая служит 

механизмом воспроизводства идентичности этнокультурной общности. 

2. Школьный межнациональный сабантуй 

Сабантуй – (hабантуй, от баш. һабан – плуг, туй – праздник), у башкир 

традиционный праздник. До конца 19 в. проводился в весенне-летний период 



4 
 

до начала пахоты после каргатуя, позднее – после завершения посевных работ. 

Традиционно сабантуй проходил в каждом ауле, приглашались также жители 

соседних деревень. Накануне юноши собирали призы для сабантуя и продукты 

для угощения гостей. На поляне около деревни оформляли праздничную 

площадь (майдан): застилали разноцветными паласами и ткаными скатертями, 

с южной стороны делали навесы и сооружали шатры, в центре устанавливали 

столб (ҡолға, бағана) с укреплёнными наверху подарками (сапоги, гармонь, 

вышитые полотенца, платки и др.). Утром мужчины около могил предков 

проводили обществ. моления с просьбой об обильном урожае и 

благопожеланиями. В некоторых местах праздник начинали с исполнения 

обрядов, символизировавших оплодотворение земли (прокладывали первую 

борозду, сеяли). Мужчины были главными действующими лицами на 

празднике, поскольку посев зерновых считался исключительно мужским 

делом. После полудня проходили скачки: наездники скакали вокруг холма, что 

должно было способствовать быстрому росту и созреванию урожая. 

Победителем считался тот, кто первым срывал привязанный к шесту белый 

платок, вышитый самой молодой замужней женщиной. Проводили также 

соревнования в беге (йүгереү), по борьбе, перетягиванию каната (арҡан 

тартышыу), подъёмам по наклонному шесту и на столб с подарками, в беге в 

мешках и др.; победители награждались призами (жеребец, баран и др.). 

Участники праздника состязались в исполнении нар. песен, плясок, игре на 

курае, кубызе и др. народных музыкальных инструментах. Сабантуй 

заканчивался общей праздничной трапезой, для которой готовили бишбармак, 

казы и др. блюда башкирской кухни. Праздник способствовал сохранению 

единства баш. общины и укреплению межродовых связей. С 1991 сабантуй 

имеет статус общереспубликанского праздника; периодически также 

проводится в Москве, С.-Петербурге и регионах РФ, в которых имеются 

диаспоры башкир. Бытовал у множества тюркоязычных народов Средней 

Азии и Сибири.  



5 
 

Сабантуй – праздник, официально включенный в список шедевров 

устного и нематериального наследия человечества ЮНЕСКО, что 

свидетельствует о его высоком статусе и необходимости увидеть зрелище 

своими глазами каждому человеку. Сегодня его празднуют не только татары и 

башкиры, чьим национальным праздником он является, но и представители 

множества других национальностей. 

3. «Фестиваль семейных ценностей» 

Семейный фильм включает: 

 Сбор информации об истории семьи у членов семьи и возможно у 

организаций, где работали, учились и пр.  

 Сбор архивных материалов: фото, видео, кино, письма, 

исторические документы и вещи 

 Составление древа семьи на основе полученных данных 

 Написание уникального режиссерского сценария 

 Съёмка интервью об истории семьи с родственниками: бабушки, 

родители и т.д. 

 Съёмка мест рождений, проживания, обучения, работы и 

памятных событий семьи 

 Репортажная фотосъёмка участников интервью 

 Обработка архивных материалов (фото, киноплёнок, документов и 

пр.) для фильма (выборка, оцифровка, ретушь, восстановление) 

Родословная – (родословие), перечень поколений одного рода, 

устанавливающий происхождение и степени родства. Шежере́ – название 

родословной у некоторых тюркских народов. Наибольшее распространение 

шежере имеет среди башкир, татар, казахов и киргизов. Помимо самой 

родословной, шежере включает в себя изложение наиболее выдающихся 

событий из жизни того или иного рода или племени, то есть является 

своеобразной летописью. 



6 
 

Изначально шежере существовали в устной форме, и их знание было 

обязательным. Со временем они стали появляться в письменной форме, в том 

числе и в стихотворном виде. 

Шежере служат источником исторической, этнографической и 

антропологической информации. 

 

Сайты  

1.«Шежере – Родословная» https://vk.com/club181109881  

2. Башкирская кухня http://www.bashkirskayakuhnya.com/ 

3. Библиотека нематериального культурного наследия Республики 

Башкортостан https://kitaplong.ru/ 

4.Единый портал культуры народов Республики Башкортостан 

https://bashmusic.net/ru/ 

5.Киностудия «Башкортостан» им. А.Абдразакова http://kinorb.ru/ 

6. Культурный мир Башкортостана https://kulturarb.ru/ru/  

7. Портал родного языка https://bash-mir.ru/events/ 

8. Сайт «Башархив» https://basharchive.ru/  

9. Энциклопедия Башкортостан http://wiki02.ru/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://vk.com/club181109881
http://www.bashkirskayakuhnya.com/
https://kitaplong.ru/
https://bashmusic.net/ru/
https://kulturarb.ru/ru/
https://bash-mir.ru/events/
https://basharchive.ru/
http://wiki02.ru/


7 
 

Использованная и рекомендуемая литература: 

1. Аҙнабаева Ф.Ғ., Еникеева Д.У., Яфаева В.Г. Хәрәкәттә үҫәбеҙ. 

Балалар баҡсаһында физик белем биреү эшмәкәрлеге буйынса методик 

ҡулланма. Ике киҫәктә.1-2 се киҫәк.- Өфө: Китап,2013.-192 бит. 

2. Академический словарь башкирского языка. В десяти томах. Под 

ред. доктора филологических наук, профессора Ф. Г. Хисамитдиновой. – Уфа: 

Китап, 2014. 

3. Башкирская энциклопедия. – Уфа: ГАУН «Башкирская 

энциклопедия», 2015–2019. 

4. Ғәләүетдинов И. Башҡорт халыҡ балалар уйындары. Башҡорт һәм 

рус телдәрендә. – Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 2006. – 245 бит. 

5. Балалар фольклоры: Бала саҡ – уйнап-көлоп үҫер саҡ. – Өфө: 

Китап, 1994. – 160 бит. 

6. Ғөбәйҙуллина Ф. Х. Башҡорт халыҡ йола байрамдары. Башҡорт 

телендә. - Өфө: Башҡортостан китап нәшриәте, 2011. – 203 бит. 

7. Народы России: энциклопедия / [Ин-т этнологии и антропологии 

им. Н. Н. Миклухо-Маклая Рос. АН] ; гл. ред. В. А. Тишков. – Москва: Большая 

российская энциклопедия, 1994. - 479 с. 

8. Сөләймәнов Ә. Бала-сағаның уйын фольклоры. – Өфө:Китап, 2007. 

– 344 бит. 


